
LA LETTRE 
DE JUSTICE ET PAIX

n° 320
Février 2026

La Lettre de Justice & Paix - n° 320 - Février 2026

ÉDITO
Le 9 janvier dernier, dans ses 
vœux au corps diplomatique, le 
pape Léon XIV, inspiré par saint 
Augustin dans son ouvrage 
La Cité de Dieu, nous invitait à 
nous prémunir contre « … les 
graves dangers pour la vie poli-
tique dérivant de fausses repré-
sentations de l’histoire, d’un 
nationalisme excessif et d’une 
distorsion de l’idéal de l’homme 
d’État ».

Or dans une période de pro-
fonde réorganisation des équi-
libres géopolitiques et des para-
digmes économiques, sociaux 
et culturels, nous sommes bien, 
non « dans une époque de chan-
gement, mais dans un chan-
gement d’époque », comme 
le disait le pape François (dis-
cours au Ve Congrès national de 
l’Église italienne, Florence, 10 
novembre 2015).

Commençons à appliquer ce 
salutaire avertissement aux 
défis que représente l’élection 
de celles et ceux qui porteront 
pour les six années à venir les 
enjeux sociaux et écologiques 
de notre vie quotidienne. 

En tant que chrétiens au moment 
de ces élections, nous sommes 
appelés à créer et favoriser, là 
où nous sommes, des espaces 
de dialogue ouvert pour un 
véritable débat démocratique. 
Et, pourquoi pas, à nous enga-
ger dans le champ politique au 
service du bien commun, à la 
lumière de l’Évangile et de la 
Doctrine sociale de l’Église.

Sylvie Bukhari-de Pontual
Présidente, Justice et Paix France

L’Union européenne résistera-t-elle à la 
stratégie de la tension permanente (de l’at-
tention permanente, aussi !) déployée par 
le président américain Donald Trump ? On 
pouvait croire, après les déclarations fra-
cassantes de son vice-président à Munich 
en février dernier, prédisant l’effondrement 
de l’Europe, que ce serait pour l’Union un 
coup de fouet capable de réveiller sa fierté, 
la conscience de ses forces, de son his-
toire : une invitation à affronter ensemble 
l’adversité malgré des différences de plus 
en plus notables entre ses membres.

Il y eut l’Ukraine où le président américain 
pensait pouvoir amener Poutine à la paix, 
en se passant de l’avis des Européens pour-
tant particulièrement concernés par cette 
guerre menée par la Russie contre un État 
indépendant. Aujourd’hui, le Groenland 
est au cœur de l’affrontement entre alliés 
de longue date, au nom de la sécurité des 
États-Unis et de ses « amis », contre la 
Russie et la Chine. Un « accord » serait 
trouvé. Jusqu’au prochain soubresaut.

Celui qui revendique d’être à la tête de 
la plus grande puissance du monde est 
sûr que les Européens se rendront à ses 
raisons. Il aime ainsi brandir l’arme des 

droits de douane. Il sait aussi que le risque 
de voir l’Otan se fissurer et le parapluie 
protecteur américain se replier, inquiète 
les pays de l’Est de l’Europe, à juste titre 
anxieux des visées de Poutine. La menace 
économique pèse également : l’Europe, 
malgré ses forces – l’étendue de son mar-
ché, ses capacités d’innovation, ses talents 
scientifiques… – reste très dépendante 
des États-Unis, notamment sur le plan du 
numérique ou des équipements militaires.

L’enjeu, pourtant, dépasse les seules fron-
tières du Groenland ou de l’Europe. Les 
instruments mis en place pour une meil-
leure organisation du monde, comme 
l’ONU, malgré leurs insuffisances ou 
leurs failles, les traités internationaux (sur 
le désarmement ou sur l’environnement), 
visent à juguler la loi du plus fort, militai-
rement ou économiquement. Les règles 
de la démocratie dans de nombreux pays 
sont mises à mal, les droits humains ne 
semblent plus être vus comme univer-
sels. Ces valeurs ont construit le socle de 
l’Union européenne. Elle se doit de les 
défendre. Et de résister.

Dominique Quinio
Justice et paix France

L’EUROPE RÉSISTERA-T-ELLE ? 

LA LETTRE 
DE JUSTICE ET PAIX

A
ér

op
or

t d
e 

N
uu

k 
 ©

 L
ak

et
ow

n



La Lettre de Justice & Paix - n° 320 - Février 2026

EN VUE DES MUNICIPALES : L’OPTION PRÉFÉRENTIELLE 
POUR LES PAUVRES N’EST PAS OPTIONNELLE

Avant d’aller voter, revisiter la pensée sociale de l’Église n’est jamais inutile ! 
Si elle ne donne pas une recette magique pour élaborer un programme, inter-
venir dans un débat ou simplement choisir quel bulletin déposer dans l’urne, 
elle nous offre de précieux repères pour décider en chrétien – selon la toute 
nouvelle et belle signature du mouvement Eccleria (anciennement MCC). Un 
de ces repères est le principe de l’option préférentielle pour les pauvres dont le 
pape Léon XIV a donné une présentation riche et suggestive dans sa première 
exhortation apostolique Dilexi te (DT) (Je t’ai aimé) publiée le 4 octobre dernier, 
en la fête de saint François d’Assise (un symbole éloquent).

Cette option n’a rien d’optionnelle pour 
les chrétiens car il en va du cœur même 
de la foi en un Dieu « qui est pris de com-
passion pour la pauvreté et la faiblesse 
de l’humanité entière et qui, voulant rele-
ver et inaugurer un Règne de justice, de 
fraternité et de solidarité, a particulière-
ment à cœur ceux qui sont discriminés et 
opprimés » (DT 16). Pour les chrétiens 
« les pauvres ne sont pas une catégo-
rie sociologique mais la chair même 
du Christ » (DT 110). En conséquence 
« l’engagement en faveur des pauvres et 
pour l’élimination des causes sociales et 
structurelles de la pauvreté, bien qu’il ait 
pris de l’importance au cours des der-
nières décennies, reste toujours insuffi-
sant » (DT 9). Il s’agit de prendre en 
considération de multiples visages de la 
pauvreté : pauvreté matérielle, margina-
lisation, invisibilisation, droits bafoués, 
pauvreté culturelle, etc. (cf. DT 9).

Deux aspects de l’option préférentielle 
pour les pauvres sont particulièrement 
mis en valeur dans l’exhortation et 
doivent nous interpeller. S’engager en 
faveur des plus pauvres ou plus pré-
carisés requiert d’affronter les causes 
structurelles de la pauvreté au-delà des 
nécessaires actions d’assistance et d’aide 
personnelle. Léon XIV souligne que 
« les pauvres ne sont pas là par hasard 
ni en raison d’un destin aveugle et amer. 
La pauvreté n’est pas non plus, pour la 
plupart d’entre eux, un choix. Certains 
osent pourtant encore l’affirmer, faisant 
preuve d’aveuglement et de cruauté » 
(DT 14). Par ailleurs, ce ne sont pas les 
forces invisibles du marché qui feront 
disparaître la pauvreté mais bien au 
contraire la mise en place (ou la défense) 
de mécanismes qui promeuvent le bien 
commun, respectent la dignité de tous 
sans exception (cf. DT 92) ou encore 
contribuent au soin de notre maison 
commune (cf. DT 96).

S’engager en faveur des pauvres c’est 
aussi reconnaître et promouvoir leur 
voix et leur capacité d’agir. Ils sont « des 
sujets capables de créer leur propre 
culture, plutôt que des objets de bienfai-
sance » (DT 100). Dans Fratelli tutti, le 
pape François invitait à dépasser « cette 
idée de politiques sociales conçues 
comme une politique vers les pauvres, 
mais jamais avec les pauvres, jamais des 
pauvres » (Fratelli tutti [2020], 169).

Le dernier rapport annuel du Secours 
Catholique – Caritas France sur l’état de 
la pauvreté en France (novembre 2025) 
nous donne des repères bien concrets 
pour placer cette option préférentielle 
pour les pauvres au cœur de nos discer-
nements pour les municipales à venir. Il 
rappelle que l’INSEE constate un som-
met atteint par le taux de pauvreté depuis 
30 ans (15,4 % de la population en 2023, 
+ 650 000 personnes en un an, hausse 
inédite depuis 30 ans). En s’appuyant sur 
sa connaissance de plus d’un million de 
personnes soutenues par l’association, 
le rapport rappelle aussi qu’on ne choi-
sit pas de vivre dans la grande pauvreté 
et que la pauvreté n’est pas une fatalité. 
Face à la recrudescence des discours stig-
matisants, « il est urgent que la parole et 
l’action publiques entendent l’attente de 
respect formulée par tant de personnes 
en galère, qui résonne comme un cri : 
“si on a du respect, on n’a pas de juge-
ment sur les gens, on est bienveillant” » 
(Rapport annuel, p. 16).

Pour le Secours Catholique, « les élec-
tions municipales de mars 2026 sont l’oc-
casion de rejoindre les personnes en pré-
carité du territoire, à partir de l’écoute 
de leurs besoins et de leurs propositions. 
L’analyse des besoins sociaux à laquelle 
est tenue chaque commune en début de 
mandat est une occasion pour ce faire 
et pour anticiper les nouvelles vulnéra-

bilités liées aux dérèglements du climat 
et de l’environnement ». C’est l’occa-
sion de pousser « les villes à s’engager 
pour l’accueil des personnes en situation 
de grande exclusion, en repérant leurs 
besoins, en développant des modes d’ac-
cueil, d’aller-vers et d’accompagnement 
adaptés (maraudes, accueils de jour…) 
et en leur garantissant l’accès incondi-
tionnel aux biens et services essentiels : 
eau potable, douches, sanitaires, alimen-
tation… La commune est un acteur perti-
nent pour soutenir des projets favorisant 
l’accès de tous à une alimentation saine 
et durable, et pour lever des barrières 
à l’accès aux droits, en assumant plei-
nement le rôle des CCAS en matière de 
domiciliation, en repérant les situations 
de non-recours, voire en rejoignant l’ex-
périmentation “territoires zéro non-re-
cours” » (Rapport annuel, p. 17). Dans 
notre discernement pour les élections 
municipales, l’option préférentielle pour 
les pauvres n’est pas optionnelle.

Grégoire Catta sj, 
Facultés Loyola Paris



La Lettre de Justice & Paix - n° 320 - Février 2026

©
 1

23
rf 

/ a
rm

m
yp

ic
ca

Depuis 2016, sur notre territoire de 
Lorraine, des acteurs locaux, élus, 
agriculteurs, professionnels et pre-
miers concernés se sont lancés dans 
la folle aventure de la lutte contre la 
précarité alimentaire, au plus près des 
réalités locales. Dans le sillage du rap-
port d’ATD Quart Monde « Se nourrir 
quand on est pauvre », une dynamique 
de réflexion collective s’est engagée 
autour de l’accès de tous à une ali-
mentation digne, durable et de qualité, 
c’est le projet « de la dignité dans les 
assiettes ».

Nous nous sommes laissé déplacer 
par la parole des personnes concer-
nées, des plus petits, en partant de leur 
expérience concrète de la précarité 
alimentaire. Cette parole, accompa-
gnée par la méthode de travail d’ATD 
Quart Monde et soutenue par les 
éclairages de professionnels, d’élus et 
de bénévoles, nous a permis d’adop-
ter une compréhension plus globale 
de la précarité alimentaire. En 2019, 
ce travail a abouti à une charte signée 
par l’ensemble des partenaires, for-
malisant onze principes fondateurs de 
la démarche reposant sur le respect, 
l’autonomie et la confiance.

Loin de la traditionnelle distribution 
alimentaire, diverses expérimenta-
tions et projets ont alors vu le jour : des 
achats groupés auprès d’agriculteurs 
locaux, des formations à destination 
des professionnels de l’aide alimen-

taire ou encore la réflexion et la mise 
en place de jardins nourriciers sur des 
terres communales. Ces initiatives ont 
fait l’objet d’observations et de capi-
talisation dans le cadre de laboratoires 
d’usage, qui relisent les expériences 
vécues et alimentent la recherche sur 
la précarité alimentaire. C’est une 
prouesse d’intelligence collective !

En 2025, nous avons dressé le bilan de 
neuf années de déploiement et d’en-
seignements, avec 150 participants 
dont un tiers vivant en situation de 
précarité. Nous pouvons nous féliciter 
de compter aujourd’hui 442 familles 
adhérentes au projet, et de constater 
que 90 % des personnes concernées 
ont observé une amélioration de leur 
accès à une alimentation de qualité et 
durable.

En remettant au cœur de la démarche 
l’expérience des plus précaires, nous 
avons transformé notre manière 

d’agir : ne plus faire pour, ne plus 
faire sans, mais faire avec. Ce point 
de départ change profondément la 
manière de poser les problèmes. 
Ainsi, l’intuition du pape François, 
qui voit dans la crise écologique une 
crise humaine et sociale, se confirme. 
Relever le défi d’une alimentation 
durable, c’est d’emblée intégrer la 
dimension sociale et penser en termes 
de dignité, d’accès et de juste rému-
nération des agriculteurs. Opposer la 
fin du monde et la fin du mois est un 
débat stérile dès lors que l’on pense 
l’écologie en termes populaires.

Nous avons appris que le collectif, le 
« faire avec », est une démarche pro-
fondément transformatrice pour les 
structures. Elle humanise les pratiques 
et les institutions. Dans nos fréné-
sies de simplification administrative, 
économique et bureaucratique, nous 
oublions trop souvent l’humain et le 
sens du service. Si nos institutions 
et nos politiques publiques doivent 
connaître une révolution, c’est bien 
en gardant pour boussole le service de 
la dignité humaine. Sans cela, toute 
transformation sera vaine.

Cette démarche rappelle combien 
il est crucial de placer la parole des 
pauvres au centre de l’action poli-
tique. Elle illustre concrètement l’op-
tion préférentielle pour les pauvres de 
la doctrine sociale de l’Église.

Ce projet pourrait paraître anecdo-
tique. Pourtant, à l’heure où, par-
tout en Europe et dans le monde, les 
lumières de l’idéal démocratique et 
social s’éteignent peu à peu, il me 
semble que commencer à construire 
la justice à partir de droits fondamen-
taux, comme l’accès à une alimenta-
tion digne, constitue déjà un véritable 
tour de force démocratique.

Dominique Potier, 
Député de Meurthe-et-Moselle, 

et son équipe

LA DIGNITÉ DANS LES ASSIETTES
Dans Dilexit te, le pape Léon XIV nous exhorte à nous engager par et pour les pauvres. Alors qu’autour de nous semble triompher 
le culte de la force, j’aimerais ici illustrer la puissance que représente l’éthique de la vulnérabilité, de la patience et du collectif.



JE SOUTIENS JUSTICE ET PAIX FRANCE, 
en faisant un don :
q �par chèque bancaire à l’ordre de Justice et Paix – 58 avenue de Breteuil, 75007 Paris.

q �par virement IBAN FR76 1820 6002 9412 8907 4400 188

q �DON . . . . . . . . . . . . euros

q �Je souhaite recevoir un reçu fiscal.

Nom, Prénom :. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   

Adresse : . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       

CP : . . . . . . . . . . . Ville : . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           

Adresse e-mail : . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 

JUSTICE ET PAIX FRANCE
58 avenue de Breteuil, 75007 Paris - Tél. 01 72 36 69 03 - justice.paix@cef.fr
Présidente : Sylvie Bukhari-de Pontual	 Évêque référent : Mgr Jacques Blaquart

Membres : Virginie Amieux - Maria Biedrawa - Catherine Billet - Pierre Blanc - 
Geneviève Colas - Cécile Dubernet - Patrice Dufour - Nayla Haddad - Marie-Noëlle Koyara  - 
Sr Jeannette Londadjim - Dominique Quinio - P. Thierry Reveneau - Jean-Luc Rolland - 
Michel Roy - Dominique Serra-Coatanea - P. André Talbot - Denis Viénot - Philippe Zeller

Directeur de la publication : Sylvie Bukhari-de Pontual

Comité éditorial : Marc de Montalembert

Secrétariat de rédaction : Béatrix de Vareilles

Mise en page : Service Édition/Publication de la CEF 

ISSN 1148-4705 - Dépôt légal : Février 2026

Impression : Saxoprint eurl, Asnières✁

La Lettre de Justice & Paix - n° 320 - Février 2026 justice-paix.cef.fr 

ÉCOLOGIE INTÉGRALE : PASSER DE L’ÉTHOS 
DU DÉCHET À LA CULTURE DU SOIN

Ce dossier Documents 
Épiscopat est le fruit 
d’un long engagement de 

Justice et Paix France aux côtés de la Conférence des évêques 
de France pour éclairer les questions sociales, politiques et 
environnementales et contribuer, pour sa part, aux réflexions 
de cette Conférence, en présence d’un évêque référent, Mgr 
Jacques Blaquart. Ces travaux ont donné lieu à plusieurs 
publications qui ont entraîné des formations particulières, tant 
en diocèses que dans des communautés religieuses. La théma-
tique retenue et la méthode de travail collaborative, à partir du 
terrain et des engagements concrets des acteurs, ont permis un 
long mûrissement pour documenter les « styles » de passage 
repérables pour refuser une « culture du déchet » et s’engager 
dans une « culture du soin ». 

Ce Documents Épiscopat est une forme d’hommage rendu à 
la fécondité de la réception et aux réflexions engendrées à la 
suite de la publication de l’encyclique Laudato si’ du pape 
François. Son thème, qui porte sur une analyse concrète des 
voies de résistance à l’éthos du déchet, fut suggéré par le 
dicastère pour la Promotion du développement humain inté-
gral lors de la visite de notre secrétaire général en 2020. Nous 
avons relevé le défi de cette suggestion : examiner la question 
des déchets et la traiter en parlant à la fois des objets au rebut 
mais aussi et surtout des personnes qui se trouvent traitées 
socialement comme des déchets qu’on laisse derrière pour ne 
plus les voir. Le pape Léon XIV, dans le sillage de cette dyna-
mique, a ouvert son pontificat en appelant fermement à cette 
écoute tant de la clameur de la terre que de la clameur des 
pauvres, intimement liées (Dilexi te, 2025).

Cette capacité à reconnaître les liens d’interdépendance de 
tous est bienvenue en vue d’un rapport plus pacifié à notre 
environnement, afin d’apprendre à vivre sans se projeter 

indéfiniment dans l’acquisition d’objets. Pour cela, il est bon 
d’accueillir la vie comme un don précieux, de se réjouir de la 
beauté qui nous entoure, notamment de la biodiversité, sans 
immédiatement considérer la nature comme une réserve de 
ressources à exploiter. Il est bon de goûter la vie pour avoir 
goût de donner à vivre, de penser et d’agir en termes de par-
tage et non de possession anxieuse. Les relations humaines ne 
se bornent alors pas à une lutte sans fin qui fait que l’on vénère 
les puissants d’un moment et que l’on exclut les plus fragiles. 
Elles ne se réduisent pas non plus à un grand marché en raison 
duquel on ne s’intéresse qu’à la force de travail et au pouvoir 
d’achat de ses semblables. Nous valons bien mieux que cela. 
Alors, permettons que s’éveillent en nous le désir d’alliance, 
le goût de la paix, le plaisir de la fraternité.

Les défis du temps appellent à un surcroît d’intelligence et de 
responsabilité. Nous en avons des signes révélateurs quand le 
rapport au vivant, végétal et animal, vise l’harmonie et non 
d’abord la domination.

Pour honorer la bonté et la beauté de ce don de la vie, il est 
précieux de considérer notre rapport à l’environnement et 
envers nos semblables non comme une fatale lutte à mort, 
mais comme une promesse d’alliance au service de cette vie. 
Le pape Léon, depuis son élection, ne cesse de dénoncer les 
actes de violence et les dénis des droits humains qui enfoncent 
notre monde dans le malheur : il appelle résolument à la paix. 
Pour servir l’avenir de la vie sur notre terre, il n’est donc pas 
inconvenant de parler de charité et d’amour, non comme 
une chanson douce pour oublier un moment les malheurs 
du temps, mais pour passer du rejet de l’autre à une culture 
du soin. Au terme de notre parcours, nous sommes heureux 
de partager ces quelques signes d’espérance et de contribuer 
ainsi à la paix.

Dominique Serra-Coatanea et André Talbot

Pour commander : 
https://publications.cef.fr/accueil/879-ecologie-integrale-passer-de-l-ethos-du-dechet-a-la-culture-du-soin.html
Règlement par carte bancaire en ligne ou par chèque.



Le Documents Épiscopat #18 qui vient de paraître a été réalisé par une équipe de Justice 
et Paix France (JPF) conduite par Dominique Serra-Coatanea, enseignante chercheuse 
aux Facultés Loyola et membre du CA de JPF, et par le P. André Talbot, théologien, prêtre 
du diocèse de Poitiers et membre du CA de JPF.

https://publications.cef.fr/accueil/879-ecologie-integrale-passer-de-l-ethos-du-dechet-a-la-culture-du-soin.html

